=TT de responsabilité

sociale et de
développement durable

ESG UQAM

février 2011, volume 9, numéro 2

Aristote peut-il nous enseigner quelgque chose sur la crise?

Par Bernard Girard, chercheur associé a la Chaire de responsabilité sociale et de
développement durable.

Catégorie: Ethique et économie.

Chacun sent bien que la crise économique et financiere que nous traversons a aussi une
dimension morale. Trop d'acteurs ont menti, triché, volé, escroqué pour que I'on puisse
faire I'économie de son analyse. Mais comment procéder? Toutes les tentatives faites en
ce sens ont paru insuffisantes voire complaisantes. Dire, comme Alan Greenspan, l'ancien
président de la FED, la banque centrale américaine, que la chute des marchés tient a la
cupidité de quelques centaines ou milliers d'opérateurs et de responsables est un peu
court. Ne mettre l'accent que sur les défauts de caractére de quelques-uns n'est pas
satisfaisant. Ne serait-ce que parce qu'on ne voit pas bien pourquoi ces responsables
auraient été plus avides ces derniéres années que dans la période précédente? Rien ne leur
interdisait de se comporter de maniére plus conforme a ce qu'exige la morale ordinaire.

Ces dérives morales ont pris trois grandes formes :

- I'enrichissement de quelques-uns, cadres supérieurs et dirigeants de grandes entreprises,
par appropriation des richesses produites par la collectivité grace a des systemes de
rémunération ad hoc, - le refus de participer au financement des dépenses collective grace
a une évasion fiscale organisée de maniére systématique, - l'incitation a des prises de
risques inconsidérés avec l'attribution de crédits a des emprunteurs qui n'étaient pas
solvables.

Aucune de ces dérives n'est nouvelle. Ce n'est pas qu'il y ait eu escrocs ni que des gens
bien placés aient fait preuve de cupidité qui étonne, c'est apres tout assez banal, mais
gu'ils aient été si nombreux a se comporter de la sorte sans la moindre mauvaise
conscience. Pourquoi des comportements qui sont, dans une “"bonne" sociéteé, le fait d'une
petite minorité se sont-ils ces quinze dernieres années multipliés jusqu'a conduire a
I'effondrement du systeme?

Pour comprendre ce qui s'est produit, peut-étre faut-il se tourner vers la philosophie
morale et plus précisément vers I'un de ses premiers théoriciens : Aristote. Plus proche de
notre vécu que les théories déontologiques a la Kant, plus attentive aux intuitions de



chacun que les théories conséquentialistes, sa psychologie morale peut nous aider a
comprendre ce qui s'est produit et peut méme nous donner des pistes pour agir.

L'auteur de I'Ethique & Nicomaque et de I'Ethique a Eudéme distingue les ignorants,
comme les enfants, qui ne savent pas distinguer le bien et le juste, de ceux qui savent ou
qui devraient savoir et sont donc responsables de leurs actes. Ceux-1a, dit-il, peuvent
adopter I'une ou l'autre de ces quatre attitudes : - I'intempérance, comportement de ceux
qui ne font pas la différence entre ce qui est juste et ce qui ne l'est pas et qui agissent
donc sans se préoccuper de la morale, - I'incontinence, comportement de ceux qui savent
ou est le bien et le juste et qui, cependant, se comportent autrement, par faiblesse de la
volonté, impulsivité ou erreur de raisonnement, - la continence, comportement de ceux
qui savent se maitriser et respectent la regle méme quand leurs désirs les pousseraient a
faire autrement, - la tempérance que l'on rencontre chez ceux qui se comportent
naturellement, sans réserve ni combat, de maniere bonne ou juste et savent, face a une
situation nouvelle, trouver le bon comportement. A ce titre, ils sont un exemple pour nous
tous.

Le bien et le juste dont parle Aristote ne sont pas des lois universelles a priori, comme
chez Kant ("Agis de facon telle que tu traites I'humanité, aussi bien dans ta personne que
dans tout autre, toujours en méme temps comme fin, et jamais simplement comme
moyen™) mais des régles qui permettent de bien vivre ensemble dans la cité. Ces régles
peuvent varier selon le contexte, selon la constitution - ce ne sont pas les mémes dans une
monarchie et dans une république-, mais elles mettent, dans tous les cas, lI'accent sur ce
que chacun doit & la communauté sans laquelle nous ne saurions bien vivre [1].

S'appuyant sur ce modeéle, on peut interpréter ce qui s'est passé comme le glissement
d'une partie des élites d'une oscillation entre continence et incontinence a I'intempérance.
Si, hier, ces dirigeants hésitaient entre respecter la loi et la violer, entre s'enrichir aux
dépens d'autrui ou contribuer, par une meilleure distribution des richesses de I'entreprise
ou par lI'imp6t, au bien commun, si, en dautres mots, ils se posaient des questions
morales, ils se sont ces derniéres années massivement tournés vers l'intempérance, se
souciant comme d'une guigne de l'intérét de la communauté. Autrement dit, ce qui
distingue les dirigeants de ces derniéres années de leurs prédécesseurs n'est pas qu'ils
aient abusé de la situation mais qu'ils l'aient fait en toute bonne conscience, sans la
moindre honte, sans se cacher comme s'il était devenu juste de s'enrichir sans frein quand
d'autres s'appauvrissaient. L'évasion fiscale pleinement assumée alors méme que les
inégalités augmentaient ont été un symptdbme de cette dérive. Mais pourquoi ce
glissement? Pourquoi ce qui était hier jugé scandaleux est-il devenu toléré, accepté,
conseillé voire recommandé?

La maniere dont Aristote envisage la formation de la personnalité morale peut, la encore,
nous aider. Nous ne naissons pas, dit-il en substance, vicieux ou vertueux, nous le
devenons : "Si (la vertu) est intellectuelle, c'est en grosse part a I'enseignement qu'elle
doit de naitre et de croitre (...) Mais si elle est morale elle est le fruit de I'habitude. C'est
méme de la qu'elle tient son nom moyennant une petite modification du mot ethos."[2]
Jeunes gens, c'est I'éducation qui nous enseigne la morale. Plus tard, ce sont nos actes qui



décident de ce que nous sommes. Plus nous prenons I'habitude de faire certaines choses,
plus nous les faisons facilement. C'est notre caractére que nous formons au travers de nos
actes : "C'est en exécutant des actes justes que nous devenons justes, des actes tempérants
qu'on devient tempérants et des actes courageux qu'on devient courageux.”"[3] C'est, de
maniére symétrique, en commettant des actes injustes que 1'on devient intempérant... En
un mot, "il y a similitude entre les actes et les états qui en procédent."[4]

Banquiers, cadres dirigeants et grands patrons ont pris ces derniéres années de mauvaises
habitudes. Ceux qui se posaient encore des questions ont cessé de le faire. S'enrichir, fut-
ce aux depens des autres, est devenu leur premier souci. Et garder pour eux ce qu'ils
avaient gagne, plutdt que de le redistribuer au travers de I'imp6t, est devenu leur objectif.
Ces cadres dirigeants ont pris d'autant plus facilement ces mauvaises habitudes que I'on
s'est évertué a leur faciliter la tche et a effacer tout ce qui pouvait leur rester de mauvaise
conscience.

Plusieurs facteurs ont contribué a cela :

- des regles de fonctionnement de I'économie qui incitent a la cupidité et a la recherche de
la satisfaction de I'intérét personnel aux dépens de I'intérét collectif. Les méthodes de
rémunération des dirigeants utilisées dans de nombreuses entreprises en sont une bonne
illustration. Elles ont permis a quelques-uns de s'approprier en toute bonne conscience
I'essentiel des richesses produites par les entreprises qu'ils dirigeaient alors méme que les
salaires de la plupart des salariés stagnaient ou diminuaient, - un économisme ambiant
qui a fait de la poursuite de I'intérét personnel I'alpha et I'oméga de toute vie réussie (qui
ne se souvient de l'admirable aveu de Séguéla : « qui n'a pas une Rolex n'a pas réussi sa
vie? ») et qui a, la encore, fait sauter les obstacles a I'enrichissement personnel qu'aurait
pu mettre le souci du bien-étre collectif, - des programmes politiques qui a force de le
critiquer ont fini par déconsidérer I'imp6t et justifier I'évasion fiscale sous toutes ses
formes. S'il est vrai que trop d'imp6t tue I'esprit d'initiative comme on nous l'a dit et
répété, pourquoi avoir honte d‘aller s'installer en Belgique ou en Suisse la ou I'on en paie
moins et ou I'on aurait plus de chance de se réaliser?

Il suffit de relire la littérature économique de ces dernieres années pour voir combien les
dirigeants ont pu trouver chez les meilleurs auteurs de "bonnes raisons" d'agir comme ils
I'ont fait : bien loin de souligner les inconvenients pour la communauté de leurs
comportements, les économistes n'ont eu de cesse de les justifier au nom de leur
rationalité (celle de I'agent économique attaché a poursuivre ses intéréts personnels), de
leur légitimité (les dirigeants de grandes entreprises prenant plus de risques, il serait
normal gu'ils percoivent des rémunérations toujours plus importantes) et de leur efficacité
(ce serait un moyen de sélectionner les meilleurs dirigeants). Et, a force de lier leurs
rémunérations aux seuls bénéfices des actionnaires, les entreprises ont, de leur coté, tout
fait pour inciter les dirigeants a poursuivre leur enrichissement personnel.

Demander a Aristote, qui vivait au quatrieme siécle avant Jésus-Christ, de nous donner
des conseils pour sortir d'une crise contemporaine pourrait paraitre incongru. Ce I'est sans
doute, mais il est sur deux points moderne, plus moderne que les moralistes qui se situent



dans la tradition chrétienne. En effet, il fait une place a la différence : «Tout étre capable
de vivre son propre dessein doit se fixer un but pour bien vivre : honneur, gloire, richesse
ou culture et les yeux fixés sur lui, il posera tous ses actes (...) Il faut donc avant tout
déterminer en soi-méme, sans précipitation et sans négligence, ce qui en nous constitue le
bien-vivre et ce sans quoi les hommes ne sauraient y accéder.» [5] Et, nuance importante
pour ce qui nous intéresse, il ne méprise pas la richesse et ne prone pas la frugalité. Le
luxe n'est pas a ses yeux corrupteur. Bien au contraire. 1l faut étre riche pour pouvoir étre
génereux et magnanime, deux vertus importantes a ses yeux. Il le faut pour trouver le
temps de participer aux délibérations politiques qu'ils mettait au tout premier plan. Ce
n'est dont pas I'enrichissement lui-méme qui fait probléme, c'est I'indifférence au bien
commun. C'est lI'oubli de ce qui est juste et bon que l'on peut reprocher a tous ceux qui
ont abuse de leur position pour s'enrichir.

Aristote ne nous donne évidemment pas de solution pour nous sortir de cette crise et
éviter le retour de crises comparables, mais son insistance sur le role des habitudes et de
I'éducation dans la formation du caractére devrait retenir notre attention.

Une fois prises, les habitudes ne se changent pas facilement : ceux qui en ont pris de
mauvaises les gardent longtemps tant elles sont devenues partie de leur caractere. Comme
le dit Aristote, "Impossible ou du moins pas facile, quand elles sont attachées de longue
date aux traits du caractére, de transformer des conduites par un argument."[6] En
d'autres termes, il ne suffit pas de leur dire qu'ils ont eu tort et de leur expliquer pourquoi
pour modifier leurs comportements. Ce dont on peut conclure qu'il n'y a rien a attendre
des chartes éthiques et autres autorégulations cheres au Medef.

Cette réflexion sur la persistance des habitudes devrait également nous amener a nous
interroger sur la confiance a accorder aux hommes en place a la téte des entreprises.
Peuvent-ils, alors gu'ils ont pris un si mauvais pli, retrouver le sens de ce qui est bien et
juste pour la communauté? Si lI'on en doute, alors il faut réclamer un renouvellement
rapide des élites économiques.

A défaut de changer ceux qui se sont si mal conduits, peut-étre faudrait-il favoriser le
développement de bonnes habitudes et éliminer tout ce qui a favorisé les dérives. Cela
passe par la modification des régles qui favorisent la cupidité, notamment en matiére de
rémunération des cadres dirigeants, mais aussi par I'éducation des plus jeunes et, d'abord,
de ceux qui sont appelés a devenir des cadres dirigeants. La maniere dont nous
enseignons I'économie dans les écoles de commerce devrait étre revue. L'accent est
aujourd'hui mis sur des théories qui n'‘envisagent que des agents rationnels attachés a la
seule poursuite de leur intérét personnel, ce qui est une simplification abusive, comme
I'ont montré encore tout récemment les travaux de Jon Elster [7]. Il nous arrive aussi
d'agir de maniére désintéressée. Cet apprentissage a certainement contribue a
décomplexer les plus cupides et les plus égoistes : ils ne faisaient jamais que se
comporter comme les acteurs de leurs manuels. Les professeurs d'économie devraient se
souvenir que leur discipline est aussi, comme le disait Amartya Sen qui recut un prix
Nobel d'économie, une science morale [8], c'est-a-dire une science des liens sociaux.



Ce détour par la philosophie morale et par Aristote ne permettra certainement pas de
résoudre les problemes qu'a créés la crise, mais il rappelle que méme dans un univers
dominé par les modéles mathématiques ce sont des hommes qui prennent des décisions et
que celles-ci ont aussi une dimension morale, c'est-a-dire sociale.

Références

1.Les politiques, I, 2, 1252b

2.Ethique & Nlcomaque, Il, 1, 1103 a 8-19
3.Ethique a Nicomaque, 11, 1103 b1
4.Ethique a Nicomaque, 11,1103 b20
5.Ethique a Eudémes, |, 2, 1914 b, 6
6.Ethique a Nicomaque, X 1179 b 15

7.Jon Elster, Le désintéressement, Seuil, 2009

8.L'économie est une science morale, 2004

Note: Cet article a fait I'objet d'une premiére publication en juin 2009 sur le knol de
Bernard Girard.


http://knol.google.com/k/aristote-peut-il-nous-enseigner-quelque-chose-sur-la-crise
http://knol.google.com/k/aristote-peut-il-nous-enseigner-quelque-chose-sur-la-crise

