
 

 

Bulletin Oeconomia Humana  
février 2011, volume 9, numéro 2  

 

Aristote peut-il nous enseigner quelque chose sur la crise? 
 

Par Bernard Girard, chercheur associé à la Chaire de responsabilité sociale et de 

développement durable. 

Catégorie: Éthique et économie. 

Chacun sent bien que la crise économique et financière que nous traversons a aussi une 

dimension morale. Trop d'acteurs ont menti, triché, volé, escroqué pour que l'on puisse 

faire l'économie de son analyse. Mais comment procéder? Toutes les tentatives faites en 

ce sens ont paru insuffisantes voire complaisantes. Dire, comme Alan Greenspan, l'ancien 

président de la FED, la banque centrale américaine, que la chute des marchés tient à la 

cupidité de quelques centaines ou milliers d'opérateurs et de responsables est un peu 

court. Ne mettre l'accent que sur les défauts de caractère de quelques-uns n'est pas 

satisfaisant. Ne serait-ce que parce qu'on ne voit pas bien pourquoi ces responsables 

auraient été plus avides ces dernières années que dans la période précédente? Rien ne leur 

interdisait de se comporter de manière plus conforme à ce qu'exige la morale ordinaire.  

Ces dérives morales ont pris trois grandes formes :  

- l'enrichissement de quelques-uns, cadres supérieurs et dirigeants de grandes entreprises, 

par appropriation des richesses produites par la collectivité grâce à des systèmes de 

rémunération ad hoc, - le refus de participer au financement des dépenses collective grâce 

à une évasion fiscale organisée de manière systématique, - l'incitation à des prises de 

risques inconsidérés avec l'attribution de crédits à des emprunteurs qui n'étaient pas 

solvables.  

Aucune de ces dérives n'est nouvelle. Ce n'est pas qu'il y ait eu escrocs ni que des gens 

bien placés aient fait preuve de cupidité qui étonne, c'est après tout assez banal, mais 

qu'ils aient été si nombreux à se comporter de la sorte sans la moindre mauvaise 

conscience. Pourquoi des comportements qui sont, dans une "bonne" société, le fait d'une 

petite minorité se sont-ils ces quinze dernières années multipliés jusqu'à conduire à 

l'effondrement du système?  

Pour comprendre ce qui s'est produit, peut-être faut-il se tourner vers la philosophie 

morale et plus précisément vers l'un de ses premiers théoriciens : Aristote. Plus proche de 

notre vécu que les théories déontologiques à la Kant, plus attentive aux intuitions de 



chacun que les théories conséquentialistes, sa psychologie morale peut nous aider à 

comprendre ce qui s'est produit et peut même nous donner des pistes pour agir.  

L'auteur de l'Éthique à Nicomaque et de l'Éthique à Eudème distingue les ignorants, 

comme les enfants, qui ne savent pas distinguer le bien et le juste, de ceux qui savent ou 

qui devraient savoir et sont donc responsables de leurs actes. Ceux-là, dit-il, peuvent 

adopter l'une ou l'autre de ces quatre attitudes : - l'intempérance, comportement de ceux 

qui ne font pas la différence entre ce qui est juste et ce qui ne l'est pas et qui agissent 

donc sans se préoccuper de la morale, - l'incontinence, comportement de ceux qui savent 

où est le bien et le juste et qui, cependant, se comportent autrement, par faiblesse de la 

volonté, impulsivité ou erreur de raisonnement, - la continence, comportement de ceux 

qui savent se maîtriser et respectent la règle même quand leurs désirs les pousseraient à 

faire autrement, - la tempérance que l'on rencontre chez ceux qui se comportent 

naturellement, sans réserve ni combat, de manière bonne ou juste et savent, face à une 

situation nouvelle, trouver le bon comportement. A ce titre, ils sont un exemple pour nous 

tous.  

Le bien et le juste dont parle Aristote ne sont pas des lois universelles a priori, comme 

chez Kant ("Agis de façon telle que tu traites l'humanité, aussi bien dans ta personne que 

dans tout autre, toujours en même temps comme fin, et jamais simplement comme 

moyen") mais des règles qui permettent de bien vivre ensemble dans la cité. Ces règles 

peuvent varier selon le contexte, selon la constitution - ce ne sont pas les mêmes dans une 

monarchie et dans une république-, mais elles mettent, dans tous les cas, l'accent sur ce 

que chacun doit à la communauté sans laquelle nous ne saurions bien vivre [1].  

S'appuyant sur ce modèle, on peut interpréter ce qui s'est passé comme le glissement 

d'une partie des élites d'une oscillation entre continence et incontinence à l'intempérance. 

Si, hier, ces dirigeants hésitaient entre respecter la loi et la violer, entre s'enrichir aux 

dépens d'autrui ou contribuer, par une meilleure distribution des richesses de l'entreprise 

ou par l'impôt, au bien commun, si, en d'autres mots, ils se posaient des questions 

morales, ils se sont ces dernières années massivement tournés vers l'intempérance, se 

souciant comme d'une guigne de l'intérêt de la communauté. Autrement dit, ce qui 

distingue les dirigeants de ces dernières années de leurs prédécesseurs n'est pas qu'ils 

aient abusé de la situation mais qu'ils l'aient fait en toute bonne conscience, sans la 

moindre honte, sans se cacher comme s'il était devenu juste de s'enrichir sans frein quand 

d'autres s'appauvrissaient. L'évasion fiscale pleinement assumée alors même que les 

inégalités augmentaient ont été un symptôme de cette dérive. Mais pourquoi ce 

glissement? Pourquoi ce qui était hier jugé scandaleux est-il devenu toléré, accepté, 

conseillé voire recommandé?  

La manière dont Aristote envisage la formation de la personnalité morale peut, là encore, 

nous aider. Nous ne naissons pas, dit-il en substance, vicieux ou vertueux, nous le 

devenons : "Si (la vertu) est intellectuelle, c'est en grosse part à l'enseignement qu'elle 

doit de naître et de croître (…) Mais si elle est morale elle est le fruit de l'habitude. C'est 

même de là qu'elle tient son nom moyennant une petite modification du mot ethos."[2] 

Jeunes gens, c'est l'éducation qui nous enseigne la morale. Plus tard, ce sont nos actes qui 



décident de ce que nous sommes. Plus nous prenons l'habitude de faire certaines choses, 

plus nous les faisons facilement. C'est notre caractère que nous formons au travers de nos 

actes : "C'est en exécutant des actes justes que nous devenons justes, des actes tempérants 

qu'on devient tempérants et des actes courageux qu'on devient courageux."[3] C'est, de 

manière symétrique, en commettant des actes injustes que l'on devient intempérant… En 

un mot, "il y a similitude entre les actes et les états qui en procèdent."[4]  

Banquiers, cadres dirigeants et grands patrons ont pris ces dernières années de mauvaises 

habitudes. Ceux qui se posaient encore des questions ont cessé de le faire. S'enrichir, fut-

ce aux dépens des autres, est devenu leur premier souci. Et garder pour eux ce qu'ils 

avaient gagné, plutôt que de le redistribuer au travers de l'impôt, est devenu leur objectif. 

Ces cadres dirigeants ont pris d'autant plus facilement ces mauvaises habitudes que l'on 

s'est évertué à leur faciliter la tâche et à effacer tout ce qui pouvait leur rester de mauvaise 

conscience.  

Plusieurs facteurs ont contribué à cela :  

- des règles de fonctionnement de l'économie qui incitent à la cupidité et à la recherche de 

la satisfaction de l'intérêt personnel aux dépens de l'intérêt collectif. Les méthodes de 

rémunération des dirigeants utilisées dans de nombreuses entreprises en sont une bonne 

illustration. Elles ont permis à quelques-uns de s'approprier en toute bonne conscience 

l'essentiel des richesses produites par les entreprises qu'ils dirigeaient alors même que les 

salaires de la plupart des salariés stagnaient ou diminuaient, - un économisme ambiant 

qui a fait de la poursuite de l'intérêt personnel l'alpha et l'oméga de toute vie réussie (qui 

ne se souvient de l'admirable aveu de Séguéla : « qui n'a pas une Rolex n'a pas réussi sa 

vie? ») et qui a, là encore, fait sauter les obstacles à l'enrichissement personnel qu'aurait 

pu mettre le souci du bien-être collectif, - des programmes politiques qui à force de le 

critiquer ont fini par déconsidérer l'impôt et justifier l'évasion fiscale sous toutes ses 

formes. S'il est vrai que trop d'impôt tue l'esprit d'initiative comme on nous l'a dit et 

répété, pourquoi avoir honte d'aller s'installer en Belgique ou en Suisse là où l'on en paie 

moins et où l'on aurait plus de chance de se réaliser?  

Il suffit de relire la littérature économique de ces dernières années pour voir combien les 

dirigeants ont pu trouver chez les meilleurs auteurs de "bonnes raisons" d'agir comme ils 

l'ont fait : bien loin de souligner les inconvénients pour la communauté de leurs 

comportements, les économistes n'ont eu de cesse de les justifier au nom de leur 

rationalité (celle de l'agent économique attaché à poursuivre ses intérêts personnels), de 

leur légitimité (les dirigeants de grandes entreprises prenant plus de risques, il serait 

normal qu'ils perçoivent des rémunérations toujours plus importantes) et de leur efficacité 

(ce serait un moyen de sélectionner les meilleurs dirigeants). Et, à force de lier leurs 

rémunérations aux seuls bénéfices des actionnaires, les entreprises ont, de leur côté, tout 

fait pour inciter les dirigeants à poursuivre leur enrichissement personnel.  

Demander à Aristote, qui vivait au quatrième siècle avant Jésus-Christ, de nous donner 

des conseils pour sortir d'une crise contemporaine pourrait paraître incongru. Ce l'est sans 

doute, mais il est sur deux points moderne, plus moderne que les moralistes qui se situent 



dans la tradition chrétienne. En effet, il fait une place à la différence : «Tout être capable 

de vivre son propre dessein doit se fixer un but pour bien vivre : honneur, gloire, richesse 

ou culture et les yeux fixés sur lui, il posera tous ses actes (…) Il faut donc avant tout 

déterminer en soi-même, sans précipitation et sans négligence, ce qui en nous constitue le 

bien-vivre et ce sans quoi les hommes ne sauraient y accéder.» [5] Et, nuance importante 

pour ce qui nous intéresse, il ne méprise pas la richesse et ne prône pas la frugalité. Le 

luxe n'est pas à ses yeux corrupteur. Bien au contraire. Il faut être riche pour pouvoir être 

généreux et magnanime, deux vertus importantes à ses yeux. Il le faut pour trouver le 

temps de participer aux délibérations politiques qu'ils mettait au tout premier plan. Ce 

n'est dont pas l'enrichissement lui-même qui fait problème, c'est l'indifférence au bien 

commun. C'est l'oubli de ce qui est juste et bon que l'on peut reprocher à tous ceux qui 

ont abusé de leur position pour s'enrichir.  

Aristote ne nous donne évidemment pas de solution pour nous sortir de cette crise et 

éviter le retour de crises comparables, mais son insistance sur le rôle des habitudes et de 

l'éducation dans la formation du caractère devrait retenir notre attention.  

Une fois prises, les habitudes ne se changent pas facilement : ceux qui en ont pris de 

mauvaises les gardent longtemps tant elles sont devenues partie de leur caractère. Comme 

le dit Aristote, "Impossible ou du moins pas facile, quand elles sont attachées de longue 

date aux traits du caractère, de transformer des conduites par un argument."[6] En 

d'autres termes, il ne suffit pas de leur dire qu'ils ont eu tort et de leur expliquer pourquoi 

pour modifier leurs comportements. Ce dont on peut conclure qu'il n'y a rien à attendre 

des chartes éthiques et autres autorégulations chères au Medef.  

Cette réflexion sur la persistance des habitudes devrait également nous amener à nous 

interroger sur la confiance à accorder aux hommes en place à la tête des entreprises. 

Peuvent-ils, alors qu'ils ont pris un si mauvais pli, retrouver le sens de ce qui est bien et 

juste pour la communauté? Si l'on en doute, alors il faut réclamer un renouvellement 

rapide des élites économiques.  

À défaut de changer ceux qui se sont si mal conduits, peut-être faudrait-il favoriser le 

développement de bonnes habitudes et éliminer tout ce qui a favorisé les dérives. Cela 

passe par la modification des règles qui favorisent la cupidité, notamment en matière de 

rémunération des cadres dirigeants, mais aussi par l'éducation des plus jeunes et, d'abord, 

de ceux qui sont appelés à devenir des cadres dirigeants. La manière dont nous 

enseignons l'économie dans les écoles de commerce devrait être revue. L'accent est 

aujourd'hui mis sur des théories qui n'envisagent que des agents rationnels attachés à la 

seule poursuite de leur intérêt personnel, ce qui est une simplification abusive, comme 

l'ont montré encore tout récemment les travaux de Jon Elster [7]. Il nous arrive aussi 

d'agir de manière désintéressée. Cet apprentissage a certainement contribué à 

décomplexer les plus cupides et les plus égoïstes : ils ne faisaient jamais que se 

comporter comme les acteurs de leurs manuels. Les professeurs d'économie devraient se 

souvenir que leur discipline est aussi, comme le disait Amartya Sen qui reçut un prix 

Nobel d'économie, une science morale [8], c'est-à-dire une science des liens sociaux.  



Ce détour par la philosophie morale et par Aristote ne permettra certainement pas de 

résoudre les problèmes qu'a créés la crise, mais il rappelle que même dans un univers 

dominé par les modèles mathématiques ce sont des hommes qui prennent des décisions et 

que celles-ci ont aussi une dimension morale, c'est-à-dire sociale.  

Références  

1.Les politiques, I, 2, 1252b 

2.Ethique à NIcomaque, II, 1, 1103 a 8-19  

3.Ethique à Nicomaque, II, 1103 b1  

4.Ethique à Nicomaque, II,1103 b20  

5.Ethique à Eudèmes, I, 2, 1914 b, 6  

6.Ethique à Nicomaque, X 1179 b 15  

7.Jon Elster, Le désintéressement, Seuil, 2009  

8.L'économie est une science morale, 2004 

 

Note: Cet article a fait l'objet d'une première publication en juin 2009 sur le knol de 

Bernard Girard.  

 

http://knol.google.com/k/aristote-peut-il-nous-enseigner-quelque-chose-sur-la-crise
http://knol.google.com/k/aristote-peut-il-nous-enseigner-quelque-chose-sur-la-crise

