
2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21

 1

 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

Ética para el desarrollo y la necesidad de modelos: una 
reflexión filosófica 
 
 
 
 
 
 
Jovino PIZZI 
 
 
 
 
Universidad Católica de Pelotas, Brasil. 
 
 
 
 
Colloque organisé par  
La Chaire de responsabilité sociale et de développement durable 
http://www.crsdd.uqam.ca
École des Sciences de la Gestion (ESG), Université du Québec à Montréal (UQÀM) 
 
En collaboration avec 
Le Centre de recherche sur les innovations sociales 
La Chaire de coopération Guy-Bernier 
La Chaire du Canada en développement des collectivités,  
Le Groupe de recherche en écologie sociale 
 
Avec l’appui financier du : 
Conseil de recherche en sciences humaines (CRSH) et du Centre de recherches sur les
innovations sociales (CRISES) 
 

  

19 –21 / 6/ 2006      Montréal, Québec, Canada 

 
Colloque international  
International colloquium 
coloquio internacional 

 
sur le commerce équitable : commerce
équitable et développement durable 

fair trade and sustainable development 

sobre el comercio justo: El comercio justo y los
objetivos del desarrollo sustentable 

2 
e 
nd 
ndo 

http://www.crsdd


2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 2



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

Ética para el desarrollo y la necesidad de modelos: una reflexión filosófica 
Sin duda, la cuestión del desarrollo presenta más dudas do que certidumbres. A menudo, a 

idea del desarrollo se enfrenta a intentos de definir un concepto plausible para a sustentabilidad. 
Sin embargo, yo creo que el hito principal no se resume a una conceptualización, sino más bien a 
dibujar modelos que puedan garantizar la solidaridad, la justicia y el bien-estar de todos los 
ciudadanos.  

De hecho, la idea básica esta en afirmar que los conceptos de desarrollo residen en 
modelos. Por eso, el estudio sobre ética y desarrollo requiere una comprensión que ultrapase la 
simple conceptualización. Por supuesto, es posible destacar las diversas connotaciones del 
termino, o sea, hay por lo menos cinco formas bien distintas de desarrollo: a) el auténtico (o 
ideal); b) el malo; c) el destructor; d) sostenible; y el e) emancipable. Todos esos conceptos, 
aunque indiquen direcciones distintas, suponen un modelo. Por eso, nosotros entendemos que la 
idea central está en buscar modelos de desarrollo, si bien que eso no es tan sencillo así. 

En verdad, el modelo presupone una filosofía, un conjunto de reglas, un ingrediente 
ideológico e, incluso, una connotación utópica. Tales aspectos forman el referencial teórico de la 
acción y en la configuración de los principios que orientan las relaciones humanas. 

 
La caída del muro de Berlin, en 1989, ha traído una remodelación de la geopolítica 

mundial. Ese hecho ha significado, por un lado, el colapso del modelo ruso y, por otro, la idea de 
una nueva era para el capitalismo. Por primera vez en la historia, el capitalismo ha vencido sus 
contestadores. Para Giddens, por ejemplo, esa fase significa que las políticas públicas deben 
abandonar la denominación izquierda y derecha, o sea, abandonar cualquier forma de 
radicalismo para, entonces, adaptarse a las transformaciones de una universalización de los 
estilos de vida de una orden social post-tradicional. 

Según Fukuyama, no existe más nada a inventar sino consolidar el modelo capitalista, o 
sea, la libre negociación de los precios por medio del mercado y la libre propiedad de los medios 
de producción. Para M. Albert, el  problema es que en el propio capitalismo no existe una unidad 
monolítica. Por el contrario, el capitalismo es multíplice y complejo. Una de las cuestiones que 
gana fuerza se dirige al debate sobre las alternativas dentro del propio capitalismo. 

Sin duda, los años 70 y 80 del siglo pasado indican profundas mudanzas. La bipolaridad 
deja lugar a la multipolaridad de bloques económicos y políticos. Todavía, el pluralismo parece 
ser la única alternativa de desarrollo y de políticas sociales. Mientras tanto, la problemática 
parece resumirse en buscar un modelo de capitalismo con rostro más humano. Sin embargo, las 
incertidumbres no solo persisten como también se tornan más inquietantes. 

Ante todo eso, la cuestión es si existe un solo capitalismo o existen diferentes 
capitalismos? Habría otras alternativas? Será posible alimentar la esperanza de un otro 
capitalismo? 

Estas son cuestiones de fondo cuando se trata de pensar el comercio justo y los posibles 
modelos de desarrollo. Se trata, pues, de cuestiones fundamentales a quien desea buscar 
alternativas al comercio convencional y, entonces, buscar iniciativas dentro de una lógica de 
responsabilidad social y de relaciones éticas saludables para los protagonistas y, por fin, con la 
garantía de respecto a la naturaleza. 
Así, buscar respuestas a las cuestiones exige no solamente definir e identificar los diversos 
conceptos de desarrollo, sino – y en primer lugar – tratar de ir más allá de los limites 
conceptuales para, entonces, poder vislumbrar modelos y alternativas a la nueva geopolítica 
mundial. Quizá el gran desafío de nuestro tiempo sea inventar modelos y fundamentar 

 3



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

alternativas a las diferentes aspiraciones humanas. Eso nos remite a estudiar los diferentes 
modelos de capitalismo, evitando caer en la simple alternativa del win-win del mercado. Con eso, 
será posible evidenciar también como las instituciones pueden contribuir para un desarrollo 
saludable y emancipador. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 4



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 5



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

La cuestión del desarrollo presenta más dudas do que certidumbres. De hecho, se podría hablar 

pues de la necesidad de un giro en el tema, así como se ha visto en los demás ámbitos de la 

filosofía. Un cambio no sólo en los conceptos, sino también en las políticas de desarrollo y, así, 

conseguir una transformación de la realidad. Por eso, creo que el hito principal no se resume a 

una conceptualización y en el análisis de los diferentes modelos de desarrollo, sino en dibujar un 

procedimiento capaz garantizar la solidaridad, la justicia y el bien-estar de todos los ciudadanos. 

Sin dudas, el ethical turn ha indicado un cambio importante. La búsqueda de aplicar 

principios y normas en los diversos campos de acción ha abierto un camino para exigir un 

compromiso moral tanto en el ámbito de la salud, como en la mídia, en las empresas, en la 

economía y hasta mismo en el medio ambiente y en las políticas de desarrollo. Por eso, es 

importante insistir en la dimensión moral de cualquier actividad humana y en los diversos 

ámbitos de la acción. Normalmente vinculamos el concepto de desarrollo al ámbito económico, y 

no al político y filosófico. Sin embargo, se trata de una actividad práctica y, por ello, no puede 

olvidar su dimensión social, un bien básico que no puede rechazar sus altos grados de 

cooperación y solidariedad, más aún con el constante incremento de la complejidad de las 

relaciones sociales. 

Los distintos conceptos de desarrollo indican un fenómeno más amplio, complejo y 

ambicioso do que el simple crecimiento económico (Martínez Navarro, 51). Si, por un lado, la 

reflexión filosófico-crítica sobre el desarrollo significa un cambio en la concepción hegeliana de 

la historia, la cuestión también exige, hoy, una comprensión a partir de sus exigencias morales. 

Para explicar eso, voy dividir este trabajo en tres puntos. El primer de ellos trata de identificar os 

distintos modelos de desarrollo y, entonces, ver qué significa la dimensión moral del desarrollo, 

momento en que intentaremos apuntar hacia un concepto solidario de desarrollo (1). En segundo 

lugar, buscaremos aclarar la relación entre el modelo libertador de desarrollo con el concepto de 

solidaridad (2). En tercer lugar, me parece importante señalar algunos aspectos sobre desarrollo, 

solidaridad y el futuro de América Latina (3). 

 

 

1. Los modelos conceptuales de desarrollo 

 

 6



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

A menudo los conceptos de desarrollo se vinculan a modelos. Sin embargo, la ética del 

desarrollo requiere una comprensión que ultrapase la simple conceptualización. Por supuesto, es 

posible destacar diversas connotaciones del termino, o sea, es posible identificar por lo menos 

cinco conceptos de desarrollo: a) el auténtico (o ideal); b) el malo; c) el destructor; d) sostenible; 

y el e) emancipador. Todos ellos suponen siempre un modelo. Por eso, nosotros entendemos que 

la idea central está en buscar modelos de desarrollo, si bien que eso no es tan sencillo así. 

a) El desarrollo autentico (o ideal) ofrece respuestas conceptuales e institucionales a tres 

aspectos fundamentales. En primer lugar, consigue distinguir la relación entre poseer un bien y 

estar bien; en segundo, identifica cual es la base de sustentación de la vida en una sociedad 

equilibrada; por fin, define cual debe ser la actitud de la sociedad frente a la naturaleza (Gaulet, 

2002: 108). En este caso, el desarrollo alimenta una condición de bien-estar material, el sea, en el  

nivel de vida de las personas, en el progreso tecnológico, en la cualidad en los servicios (privados 

y públicos), en la libertad de elección, en una mayor interdependencia entre los sectores, los 

grupos y países, en un mayor nivel de tolerancia (política, ideológica, cultural y religiosa), en una 

legislación mas justa y en la propia legitimidad de las instituciones sociales y representativas. 

Este concepto idealista de desarrollo es criticada por antropólogos y culturalistas, por sus 

rasgos primero mundistas. En este sentido, es imprescindible un cambio profundo en la 

concepción de historia, así como la entendía Hegel, en su obra Filosofía de la Historia (Buenos 

Aires, 2005). El antropólogo y pensador brasileño Darcy Ribeiro, por ejemplo, dice que cualquier 

grupo social, por simple que sea, presenta una noción do que sea un verdadero desarrollo. 

b) En segundo lugar, es posible también identificar el malo desarrollo. Por ejemplo, el 

excesivo desarrollo de un miembro el una parte de cualquier ser vivo indica una anomalía, 

mientras las demás partes del cuerpo se desarrollan normalmente, otra permanece endeble, 

provocando un desequilibrio en la configuración y en la estructura de un órgano el ser vivo. En 

este caso, se ha producido una mala-formación. La falta de armonía impide que ese ser goce de 

las ventajas que podría disponer, pues no posé la totalidad de las capacidades necesarias para su 

desarrollo (Martínez Navarro, 2002: 50). 

Macpherson menciona, como ejemplo de malo desarrollo, el hecho de la democracia 

moderna exigir un desarrollo humano igual para todos, el sea, la garantía de los derechos 

individuales en poseer, usar y disfrutar de sus capacidades. Tal posibilidad todavía no pasa de una 

ilusión, porque esa promesa aumenta las desigualdades entre las clases. Para él, la primacía del 

 7



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

mercado y el individualismo posesivo necesitan de una sociedad desigual. Tal asimetría se basa 

en el hiperdesarrollo de algunos sectores el grupos, sin respetar otros ámbitos el clases sociales 

(Macpherson, 1977). En este caso, el malo desarrollo provoca un desorden y un descontrole, 

generando formas perversas o anomalías, pues el crecimiento de algunos sectores o aspectos 

estimula el empobrecimiento de una parte significativa de la población o de grupos, regiones o 

países (Castro, 1996: 22). Para Singer, la prioridad de los “intereses comerciales en detrimento de 

la protección ambiental” representa una de las diez ideas equivocadas de desarrollo (2004: 75). 

c) Una tercera connotación se traduce como desarrollo destruidor, devastador, o sea, un 

proceso que produce un efecto completamente negativo sobre las cosas. Tratase de un concepto 

de desarrollo aún más radical que el malo. Por ejemplo, el desarrollo de alguna enfermedad va 

debilitando o destruyendo sistemáticamente las fuerzas, hasta agotar el ser vivo. El mismo ocurrir 

con el desarrollo, o sea, cuando se confunden medios y fines. Siempre que las políticas de 

desarrollo dan prioridad apenas al beneficio como tal, rechazando otros aspectos. De hecho, la 

posibilidad de un comercio justo significa un cambio radical en el modelo tradicional, ampliando 

sus horizontes éticos para, de este modo, romper con un modelo concentrador y expoliador. 

En este caso, el excesivo protagonismo del factor económico y del mercado debilita no 

solamente la economía, sino también los demás aspectos de la vida humana. En otras palabras, el 

desarrollo a cualquier precio poniendo en riesgo el medio ambiente, los valores (como la 

solidariedad y la participación), la preocupación con el bien-estar de todos los demás. Además de 

destruir el equilibrio del planeta, esa actitud alimenta no solo el individualismo posesivo, sino 

también la aporofobia.1

d) El desarrollo sostenible es, sin dudas, el concepto más hablado hoy en día. En un 

primer momento, esa concepción se sustentaba en la idea de atender la “eficacia económica, 

simultáneamente con los requisitos de orden ecológica, social, cultural y espacial (Castro, 1996: 

28). La novedad de ese concepto venia asociado a la propuesta de creación de tecnologías no 

contaminadoras y poco exigentes de energía, sin, todavía, abandonar la propuesta de aumento de 

la riqueza. Aunque sea admirado, incluso ante la idea del ecodesarrollo, esa tendencia empezó 

perder importancia, pues no renuncia al productivismo y al consumismo, considerándolos como 

                                                 
1 Aunque el vocablo aporofobia no figure en la mayoría de los diccionarios, aparece en publicaciones recientes. Él se 
compone de dos palabras griegas: áporos (pobre, sin salida, escaso de recursos) y fobia (temor, miedo). Así, el 
término aporofobia sirve para indicar un sentimiento difuso (y poco estudiado) de rechazo al pobre, al desamparado, 
al que carece de alternativas, de medios y/o recursos. Cf. Emílio Martínez Navarro. In: Jesús CONILL. Glosario 
para una sociedad intercultural, p. 17-23. 

 8



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

objetos más importantes de la vida humana (Castro, 1996: 26). 

La idea de desarrollo sostenible es solo un lado de la moneda. En verdad, la sostenibilidad 

tiene una clara preocupación con el equilibrio del medio ambiente, de los recursos y de los 

bienes. Sin duda, es un concepto fundamental, pues insiste en la garantía de los medios 

necesarios para a realización y la propia continuidad de la actividad humana y en el desarrollo de 

medios adecuados para impedir la destrucción y el desequilibrio del crecimiento. De mi punto de 

vista, este concepto solo puede ser admitido si conjugado con la idea de desarrollo emancipador. 

En otras palabras, una economía sostenible encuentra su fundamento en un desarrollo libertador, 

o sea, que garantice la emancipación de todos los sujetos de cualquier tipo de servidumbre y, así, 

poder garantizar la solidaridad. 

e) El concepto de desarrollo emancipador incorpora una lucha por la emancipación de 

cualquier coerción o servidumbre, fruto de una práctica social, vinculada a una teoría crítico-

social orientada normativamente, o sea, desde un horizonte ético. Emancipación (del latín 

emancipare) significa declarar alguien como independiente, o sea, representa el proceso 

histórico, ideológico, educativo y formativo de emancipar las personas, grupos sociales y países 

de la tutela política, económica, cultural o ideológica. Su meta es la autodeterminación, o sea, “la 

libertad política, jurídica, económica y social, garantizando sus derechos fundamentales, su 

participación en la vida política, la igualdad de oportunidades y el libre acceso a la educación y al 

trabajo” (Höffe, 1994: 88). 

El ideal libertador pretende asegurar la autonomía de los sujetos y grupos, en una 

comunidad de sujetos emancipados. Como proceso histórico-moral, significa hacer uso libre y 

público de la razón. Tratase, pues, de articular conceptos como libertad y igualdad, autonomía y 

reconocimiento recíproco, emancipación y liberación en un contexto existencial concreto, sin 

perder de vista la multiplicidad de contextos. Tal idea se apoya en la posibilidad (y necesidad) de 

todos en libertarse de los obstáculos y alienaciones que impiden el desarrollo saludable en 

cualquier situación. Ese ideal fortalece la soberanía nacional, en la vida real y en la capacidad de 

tomar decisiones. 

La emancipación no puede ser entendida como independencia completa de los demás, o 

sea, un ámbito en que el sujeto puede se articular sin ingerencias externas, para el cual es 

necesario ser auto-suficiente e, por eso, poseer mecanismos de defensa ante de tales ingerencias. 

No se trata, pues, de libertar el sujeto del sistema social, hasta el punto de suprimir sus 

 9



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

responsabilidades sociales y/o morales. 

Estas ideas contribuyen para aclarar la diversidad de comprensiones del sentido del termo 

y la problemática de su definición. De hecho, el desarrollo presenta dos aspectos: el fáctico y el 

normativo. En el sentido sociológico, desarrollo representa una cambio fáctico que abarca 

aspectos económicos, políticos y sociales. Las implicaciones de esas mudanzas se reflecten en 

ámbito tecnológico, productivo, transformador, consumidor, en fin, en las condiciones 

concernientes a la cualidad material de vida. Como concepto normativo, el se refiere a una 

exigencia moral, o sea, a las premisas axiológicas o a principios que determinan el que es bueno o 

no, correcto o incorrecto, justo o injusto. 

El aspecto fáctico se apoya en la dimensión cuantitativa de la economía. El puede ser 

selectivo, controlado, promotor de la conservación de los recursos materiales, del medio ambiente 

y de los bienes públicos (Majer, 1997: 111). Sus presupuestos señalan que las necesidades 

individuales y el deseo de conocer son infinitas. Sin embargo, cuando tales presupuestos están 

desvinculados de los principios normativos, ellos confunden medios y fines. Sin dudas, el 

crecimiento es un medio, cuyo fin es el bien-estar de todos os seres humanos (Gaulet, 2002: 108). 

Apenas una fundamentación normativa puede conllevar el auténtico desarrollo con las 

aspiraciones individuales, o sea, una ética de la solidaridad mundial (Muller, 1997: 450). Gaulet 

enumera seis dimensiones imprescindibles para el autentico desarrollo: 

- un componente económico, encargado de crear una riqueza autentica y de mejores 

condiciones de vida materiales, equitativamente distribuida; 

- un ingrediente social, calculado en términos de bien-estar en relación a la salud, 

educación, habitación y empleo; 

- una dimensión política, que abarque valores como los derechos humanos, la libertad 

política, la emancipación legal del individuo y una razonable democracia; 

- un elemento cultural, que reconozca el hecho de que las culturas garanticen la identidad 

y la auto-estima de las personas; 

- un medio-ambiente saludable; 

- una otra dimensión, calificada por algunos como el paradigma de la vida plena, al 

referirse a los sistemas y creencias simbólicas, volcadas al significado último de la vida, de la 

historia (y de la realidad cósmica) y las posibilidades de transcendencia (2002: 109). 

 10



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

Esas dimensiones (o aspectos) ponen en evidencia el desarrollo como posibilidad de auto-

determinación política, social y económica de las personas, grupos, comunidades, instituciones e, 

incluso, de las naciones. En este sentido, solamente la eliminación de la pobreza y la justicia 

social permiten la realización de las condiciones mínimas de vida digna para todas las personas 

(Höffe, 1994: 74). 

Por eso, al tratarse de desarrollo, la cuestión es la calidad de vida o de una vida con 

calidad (Camps, 2001). En verdad, la cuestión presupone una filosofía, un conjunto de reglas, un 

ingrediente ideológico e, incluso, una connotación utópica. Estos aspectos forman el referencial 

teórico de la acción y en la configuración de los principios que orientan las relaciones humanas. 

Esta exigencia se vincula a expectativas reciprocas de comportamiento, o sea, a las normas y 

principios que todos podemos esperar unos de otros en cualquier relación social y, por lo tanto, 

de aquello a lo que estamos obligados, porque se trata de una exigencia normativa. 

 

 

2. Por un concepto solidario de desarrollo 

 

La idea de una ética para el desarrollo supone una racionalidad que garantice vínculos 

relevantes a partir de lazos de solidaridad y compromisos de justicia. De hecho, la solidaridad 

debe ser entendida como condición de justicia. En este sentido, “nada se puede objetar al intento 

de explicar la génesis de los deberes morales a partir de la ampliación de las lealtades de los 

grupos primarios a grupos cada vez más extensos” (Habermas, 1999: 42). Eso exige superar la 

separación entre el mundo de la economía y la dimensión ética, admitiendo que ellos no pueden 

ser considerando como “total e irremediablemente incompatibles (Conill, 2004: 12). En este 

sentido, hablar de solidaridad implica poder actuar a la luz de normas morales. Si bien el 

elemento primordial de la moralidad es la autonomía de la persona, tal autonomía no se entiende 

ya como ejercida por individuos aislados, sino como realizable a través de diálogos 

intersubjetivos en un contexto de acción socialmente determinado (Cortina, 1996: 40). La prueba 

posconvencional de las normas exige, por lo tanto, un espacio para las “solidaridades 

transculturales que tienen implicaciones universales en un sentido más profundo que cualquier 

supuesto interés universal” (Cohen y Arato, 2000: 443). 

La caída del muro de Berlin, en 1989, ha traído una remodelación de la geopolítica 

 11



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

mundial. Ese hecho ha significado, por un lado, el colapso del modelo ruso y, por otro, la idea de 

una nueva era para el capitalismo. Por primera vez en la historia, el capitalismo ha vencido sus 

contestadores. Para Giddens, por ejemplo, esa fase significa que las políticas públicas deben 

abandonar la denominación izquierda y derecha, el sea, abandonar cualquier forma de 

radicalismo para, entonces, adaptarse a las transformaciones de una universalización de los 

estilos de vida de una orden social post-tradicional. 

Según Fukuyama, no existe más nada a inventar sino consolidar el modelo capitalista, el 

sea, la libre negociación de los precios por medio del mercado y la libre propiedad de los medios 

de producción. Mientras tanto, para M. Albert, el  problema es que en el propio capitalismo no 

existe una unidad monolítica. Por el contrario, el capitalismo es multíplice y complejo. Una de las 

cuestiones que gana fuerza se dirige al debate sobre las alternativas dentro del propio capitalismo. 

La cuestión de fondo todavía indica hacia una concepto de solidaridad, fundamentado en 

exigencias normativas post-convencionales. Durkheim presentan dos tipos distintos de 

solidaridad social, una mecánica y otra orgánica. En efecto, el proceso de modernización social 

distingue la diferenciación funcional de los grupos y su forma de vida colectivos a que pertenecen 

de la diferenciación sistémica, típica de las sociedades modernas.  Sin embargo, la cuestión clave 

está en saber si la solidaridad se relaciona con la integración sistémica o puede considerarse una 

forma de integración social. Esa diferenciación parece ser fundamental, pues permite distinguir 

un tipo de lazos creados y dependientes del sistema y lazos inherentes a una praxis social. Al 

colonizar el mundo de la vida, el sistema convierte la solidaridad en un mecanismo de control, 

reduciendo, por esa razón, el mundo social a imperativos sistémicos de la economía y del Estado, 

legitimados jurídicamente. 

La solidaridad e integración social no pueden estar desvinculadas de las normas y valores, 

una exigencia que consolida la conexión que existe entre la justicia y la solidaridad (Habermas, 

1999: 72). En este sentido, un compromiso solidario normativo permite identificar en la práctica 

cotidiana misma la insistente voz de una razón comunicativa, que rompe con el esquema 

monológico y el sistema funcional, para transformarse en el reverso de la justicia, de modo tal 

que se involucran aspectos estructurales de la “vida buena” que, bajo el punto de vista de la 

socialización. El punto de vista moral, que es previo a todas las controversias, surge de una 

reciprocidad integrada a su vez en una acción orientada al entendimiento” (Habermas, 1994: 

192). 

 12



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

Además de la identidad individual, la individuación va a la par de la solidaridad, pues 

“une la racionalidad de la justicia con el calor del sentimiento de pertenencia” (Cortina, 1997: 

35). De este modo, un comportamiento moral provee a los sujetos de una peculiar forma de 

arraigo que no sea simplemente la defensa de un etnocentrismo cerrado y colonialista, sino un 

aspecto motivacional que lleva incorporado una exigencia de obedecer un mandato general 

dentro de una situación determinada. Solamente así se puede entender “el imperativo categórico 

desde el procedimiento de la argumentación moral, de forma que el punto de vista moral dependa 

de la participación de todos los afectados, y no de la reflexión solitaria” (García-Marzá, 1992: 

64). 

Las manifestaciones no pueden rebasarse a la mera proyección y generación cooperativas 

de vigencias comunitarias contextualizadas temporal, local y culturalmente. En resumen, un 

planteamiento capaz de entrelazar la razón práctica con patrones de acción constituidos 

normativamente en la praxis cotidiana presume exigencias normativas capaces de mantener, 

como igualmente originarias, la identidad de los individuos y la de la comunidad a la cual éstos 

pertenecen (Habermas, 1991: 197). 

 

 

3. Desarrollo, solidaridad y el futuro de América Latina  

 

Los años 70 y 80 del siglo pasado indican profundas mudanzas en el escenario mundial. 

Una situación abismalmente nueva, porque “sentimos que no sabemos realmente lo que pasa, ni 

sabemos bien qué hacer (Conill, 2004: 200). La bipolaridad deja lugar a la multipolaridad de 

bloques económicos y políticos. Todavía, el pluralismo parece ser la única alternativa de 

desarrollo y de políticas sociales, lo que indica el comienzo de distintas guerras: la militar y la 

económica. Algunos subrayan que la problemática se resume en buscar un modelo de capitalismo 

con rostro más humano. Sin embargo, las incertidumbres no solo persisten como también se 

tornan más inquietantes. Ante todo eso, la cuestión es si existe un solo capitalismo el existen 

diferentes capitalismos. ¿Habría otras alternativas? ¿Será posible alimentar la esperanza de un 

otro capitalismo? 

Cuando Husserl, en sus ultimas obras, se refiere a la crisis europea, lo tiene claro que se 

trata no sólo de una crisis de fundamentación de las ciencias en general, sino también a las 

 13



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

ciencias del espíritu (1991). Y este es uno de los puntos básicos que permiten entender el motivo 

del rechazo a la filosofía crítica en América Latina. Durante mucho tiempo, el proyecto 

latinoamericano, o sea una “figura espiritual” – como lo dice Husserl – ha rechazado no sólo la 

crítica, pero también la idea o hasta mismo la posibilidad de otras formas de pensar y de vivir. 

Desde el comienzo, los proyectos de colonización latino-americano han sido de expoliación, con 

base en un modelo exógeno y externo. En este sentido, desarrollar significa adoptar un modelo y 

seguir sus órdenes, sin nunca pensar en otras alternativas. Y más: desarrollar significa eliminar 

las formas de vida particulares, las cuales son primitivas y, por tanto, un freno al progreso. 

De hecho, si Husserl se preocupa con la consideración filosófica del destino de la razón 

humana y de sus implicaciones ético-políticas, el escenario actual también nos lleva también a 

preguntar cual es nuestro destino y cuales son las amenazas y las consecuencias de un proyecto 

político, filosófico, cultural y de desarrollo para el continente latinoamericano. Se trata, pues, de 

una crítica detallada y sistemática a las bases del reduccionismo y de la homogeneización que del 

modelo del pensamiento “único”, como lo dice Ramonet, que va asociado al proceso de 

globalización vigente. No creo que el peligro del reduccionismo haya terminado. Quizá estemos 

viviendo otras formas de debilitamiento de los modos de vida particulares y de la diversidad de 

saberes. 

Por eso, me gustaría intentar plantear otra vez el tema del mundo de la vida, pero hacerlo 

entonces desde América Latina. Lo hago a partir de la pregunta de Husserl ¿qué es Europa? Yo 

me pregunto ¿qué es América Latina? Además, podría añadir también otra pregunta: si Husserl 

habla de la crisis de Europa, mi cuestión se vuelve al sentido que tiene América Latina en la 

historia del pensamiento occidental y qué significa América Latina para su propia historia. 

Además de eso, ahora me pregunto también si América Latina necesita de un proyecto común. 

¿Cómo seria este proyecto? ¿Habrá la necesidad de un proyecto para el desarrollo? Quizá sea un 

proyecto para que los pueblos latinoamericanos consigan defenderse ante el actual proceso de 

globalización. 

Ante eso, me pregunto si tenemos como enfrentar las amenazas de la globalización o si 

tenemos solamente como alternativa para sobrevivir a la adaptación al progreso técnico y a los 

cálculos económicos del mercado. Me parece justo pensarlo así porque la idea de Lebenswelt me 

hace recordar también la diversidad de pueblos y rostros, una identidad y una diversidad que no 

sabemos exactamente lo que es y qué significa, pero que hay que rescatarlas. 

 14



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

En verdad, la salida posible para América Latina tiene dos puntos clave. Por un lado, 

rescatar su diversidad, buscando también comprender la identidad de los diferentes modos de 

vida y culturas y, por otro, ir definiendo su papel en el contexto global. Seguramente, es no es 

una simple reflexión sobre lo que somos y lo que queremos, sino también una búsqueda de una 

forma política nueva. Por eso, la posibilidad de llegar a un acuerdo en torno a principios 

normativo depende de un proceso de discusión que supone un momento endógeno y otro 

exógeno, aunque que, a veces, los sujetos implicados no compartan con los mismos modos de 

pensar. Por eso, la necesidad aclarar el sentido del discurso práctico mediante la participación de 

todos los sujetos y que el acuerdo pueda realmente realizarse en una comunidad de sujetos-atores, 

o sea, transformarse en un modo de vida concreto, sin, para tanto, negar la diversidad cultural y la 

multiplicidad de los estilos particulares. 

En este sentido, es imprescindible abogar por cambios. Tenemos algunos datos que 

apuntan hacia una mudanza en el ámbito político de América Latina: Evo Morales (Bolivia) y, 

más recientemente, Michelle Bachelet (Chile). ¿Eso señala hacia un verdadero cambio? ¿O será 

apenas un tipo de marketing global para mantener la esperanza en la gente? De hecho, parece que 

hay muchas dudas si estos cambios puedan transformarse efectivamente en mudanzas sociales. 

Por supuesto, la cuestión fundamental está en elegir entre intentar configurar un bloque más o 

menos unido, como podría ser el MERCOSUR – incluso con una constitución – o entonces 

adherir a la ALCA. Sin duda, la segunda opción no representa solo un peligro a la autonomía de 

los países latinoamericano, sino también una posibilidad bastante clara de continuar sin cambios 

sustanciales para la gente. 

Para unos, el MERCOSUR es una tentativa que no va a nada, o sea, a ninguno lugar; para 

otros, una esperanza. En las últimas semanas, parece que ha comenzado una especie de “guerra” 

propagandística para ver quien puede asumir el protagonismo de las mudanzas. En medio a eso, 

creo que la cuestión está en definir los rumos y la dirección de esos cambios. Al mismo tiempo, 

hay el proyecto de la ALCA, pero con muchas críticas e incertidumbres y, además, un grande 

escepticismo ante el hecho de que ese proyecto no va solucionar los problemas de la pobreza, 

sino más bien empeorar la situación de mucha gente, dejando al margen una cantidad de pueblos, 

generando aun más pobreza. Algunos de los grandes países de América Latina no dudan en no 

aceptar las condiciones norteamericanas. La jugada de Estados Unidos es hacer acuerdos 

bilaterales, intentando romper con la resistencia de aquellos que aun no han adherido a estos 

 15



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

acuerdos. 

La verdad es que hasta ahora no hemos conseguido avanzar mucho. Los pocos cambios 

van muy despacio y no presentan señales muy animadores. En el peor de los casos, la 

desigualdad aumenta porque la distribución de la riqueza está en las manos de unos pocos, lo que 

pone en evidencia el aumento de la brecha entre los más ricos y los pobres. Lo que hemos 

conseguido ha sido consecuencia de las exigencias del propio sistema, una demanda del modelo 

transnacional, que necesita de infraestructura para la libre circulación de bienes, servicios y 

capitales. 

Como tentativa para cambiar la situación, el gobierno brasileño ha destinado cuotas para 

negros e indios. En 2004, ese programa ha posibilitado, a través de cuotas, el ingreso de 

estudiantes negros, indios y gente pobre en las universidades privadas. Está también garantizada 

una renta básica a las familias más pobres a través del programa Hambre Zero. Si miramos Rawls 

(1971), podríamos seguramente decir que es un “justo valor” de los derechos equitativamente 

distribuidos. No creo que sea la solución, pero entiendo que por ejemplo, el programa 

“Universidad para todos” es una iniciativa razonable en el sentido de garantizar becas (integrales 

o parciales) para estudiantes negros, indígenas o pobres. Hasta el momento son cerca de 130 mil 

alumnos matriculados en diversas carreras universitarias del país. En 2005, se han apuntado 800 

mil, y apenas 130 mil han ingresado en la universidad. Por otro lado, el programa Hambre Cero 

es también una forma de promocionar el desarrollo. El programa se destina a familias de todos 

los municipios brasileños con renda mensual de hasta R$ 100,00 (cien reales, o sea, unos 40 

euros) por persona. Para tener derecho al beneficio, los hijos menores deben ir a la escuela y 

hacer el acompañamiento en salud. Hoy son más casi 9 millones de familias agraciadas, o sea, 

más de 20 millones de personas. 

Decir que eso nos nada es mentira. Sin embargo, son acciones de nivel micro y no 

significa un cambio significativo en el contexto brasileño. Por eso, creo también en la necesidad 

de pensar mudanzas en nivel global. Por eso, mi idea se vuelve a la cuestión de un nuevo 

escenario, donde la sociedad no puede ser pensada sólo a partir de las necesidades inmediatas e 

particulares, sino de un mundo en proceso de globalización. En verdad, ¿lo que pasará con 

América Latina? ¿Las elecciones de los últimos años van a significar algún cambio o nos 

mantendremos exactamente como estamos ahora? ¿Cómo enfrentar a un tipo de mercado 

capitalista neoliberal y a una economía globalizada que convierte el mercado en fuerza 

 16



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

hegemónica? 

Yo pienso que hay mucho más incertidumbres que certezas. De ahí que la idea no sea solo 

un diagnóstico filosófico del concepto de mundo de la vida y de su receptividad en América 

Latina. Se trata pues de intentar comprender nuestro mundo particular con la dimensión ético-

política de lo que somos y de lo que deseamos ser. 

Estas son cuestiones de fondo cuando se trata de pensar el comercio justo y los posibles 

modelos de desarrollo. Se trata, pues, de cuestiones fundamentales a quien desea buscar 

alternativas al comercio convencional y, entonces, buscar iniciativas dentro de una lógica de 

responsabilidad social y de relaciones éticas solidarias para los protagonistas y, por fin, con la 

garantía de respecto a la naturaleza. 

Así, buscar respuestas a las cuestiones exige no solamente definir y identificar los 

diversos conceptos de desarrollo, sino – y en primer lugar – tratar de ir más allá de los limites 

conceptuales para, entonces, poder vislumbrar modelos y alternativas a la nueva geopolítica 

mundial. Quizá el gran desafío de nuestro tiempo sea inventar modelos y fundamentar 

alternativas a las diferentes aspiraciones humanas. Eso nos remite a estudiar los diferentes 

modelos de capitalismo, evitando caer en la simple alternativa del win-win del mercado. Hay 

también que insistir en la no separación entre economía, mercado y ética. Con eso, será posible 

evidenciar también como las instituciones pueden contribuir para un desarrollo saludable y 

emancipador. 

 

 

Referencias: 

 

ALBERT, Michel. Capitalismo contra capitalismo. Buenos Aires; Barcelona; México: Paidos, 

1993. 

CASTRO, Manuel Cabral de. Desenvolvimento sustentável: a genealogia de um novo paradigma. 

In: Revista Economia & empresa. São Paulo, v. 3, n.3, julho/setembro de 1996. 

COHEN Jean L. y ARATO, Andrew, Sociedad civil y teoría política, México, Fondo de Cultura 

Económica, 2000. 

CAMPS, Victoria. Uma vida de calidad. Barcelona: Ares y Mares, 2001. 

CONILL, Jesús. Horizontes de economía ética. Madrid: Tecnos, 2004. 

 17



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

CORTINA, Adela. Ética mínima. Introducción a la filosofía práctica,  5ª ed., Madrid, Tecnos, 

1996. 

_____. Ciudadanos del mundo. Hacia una teoría de la ciudadanía, Madrid, Alianza Editorial, 

1997. 

GARCÍA-MARZÁ, V. Domingo. Ética de la justicia. J. Habermas y la ética discursiva, Madrid, 

Tecnos, 1992. 

GOULET, Denis. Desarrollo humano. In: J. CONILL. Glosario para una sociedad intercultural. 

Valencia: Bancaja, 2002. 

HABERMAS, Jürgen. Justicia y solidaridad (Una toma de posición en la discusión sobre la etapa 

6 de la teoría de la evolución del juicio moral de Kohlberg). In: APEL, K. O.; CORTINA, A.; DE 

ZAN, J. y MICHELINI, D (Eds.), Ética comunicativa y democracia, Barcelona, Crítica, 1991. 

_____. Conciencia moral y acción comunicativa, 3ª ed., Barcelona, Península, 1994. 

_____. La inclusión del otro. Estudios de teoría política, Barcelona, Buenos Aires, México, 

Paidós, 1999. 

HEGEL, G. F. Filosofía de la Historia. 2 ed., Buenos Aires: Claridad, 2005. 

HÖFFE, Otfried. Diccionario de ética. Barcelona: Crítica, 1994. 

HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología transcendental, 

Barcelona, Crítica, 1991. 

MACPHERSON, C. B. La democracia liberal y su época. Madrid: Alianza Editorial, 1997. 

MAJER, Helge. Crescimento. In: ENDERLE, Georges et. al. Dicionário de ética econômica. São 

Leopoldo: Editora UNISINOS, 1997. 

MARTÍNEZ NAVARRO, Emilio. Ética para el desarrollo de los pueblos. Madrid: Trotta 2002. 

_____. Aporofobia. In: Glosario para una sociedad intercultural. Valencia: Bamcaja, 2002. 

MÜLLER, Johannes. Países em vias de desenvolvimento, política de desenvolvimento. In: 

ENDERLE, Georges et. al. Dicionário de ética econômica. São Leopoldo: Editora UNISINOS, 

1997. 

SINGER, Peter. Um só mundo: a ética da globalização. São Paulo: Martin Fontes, 2004. 

 

 

 

 

 18



2e colloque International sur le commerce équitable et le développement durable 
19-21 juin 2006, Montréal, Québec, Canada 

 

 19


	Así, buscar respuestas a las cuestiones exige no solamente d

